Весной 30 года умер один из ев­реев. Он был распят на кресте около Иерусалима. Историки того времени не придали этому собы­тию особого значения. Можно сказать, что оно прошло почти незамеченным. Тот факт, что этот человек был распят на кресте, говорит нам о том, что сделали это римляне, они вынесли приго­вор и привели его в исполнение. Вынесение такого приговора объяснялось религиозно-полити­ческими мотивами: этот человек, лет около 30, родом из Галилеи, провозгласил себя царем Иудей­ским и, как казалось, хотел под­нять народ против власти рим­лян. За Ним шло много народа, но умер он в одиночестве. Практический все ос­тавили его. Отреклись от Него даже самые лучшие друзья. Итак, Он умер на кресте. Каза­лось, что все, что происходило в последнее время, было сном и умерло вместе с Ним. Его уче­ники были разочарованы. Не­смотря на все это, именно тогда, когда казалось, что история это­го человека была похоронена с ним навсегда, она воскресла, именно тогда она началась. К жизни этого человека стали про­являть интерес историки и лето­писцы. Все начинает вращаться вокруг его личности, и этому при­дается до такой степени большое значение, что времяисчисление определяется границами "до и после" рождения Иисуса из На­зарета. В 37 году всего лишь через 7 лет после Его смерти стали раздавать­ся голоса, объявлявшие его фаль­шивым Мессией (по-гречески "христос"). В Антиохии произош­ли уличные беспорядки, которые, как говорили, были спровоциро­ваны так называемыми "христиа­нами" и нацелены против власти римской. Римские историки Дион Касий и Светоний сообщают, что двумя годами позже, т.е. в 39 году, император Клавдий изгнал из Рима евреев по той причине, что они спрово­цировали уличные беспорядки из-за ка­кого-то "Крестоса". Многие современ­ные историки спрашивают, не были ли это неполадки между ортодоксальны­ми иудеями и иудеями, которые вери­ли во Христа? Несомненно, что уже тогда в Риме были иудеи-христиане, как например, Акила и Прискилла, ко­торые были выдворены императором Клавдием (ср, Деяния Апостолов 18, 2). Что же произошло за столь крат­кий срок, что последователи Распято­го воскресли из пепла, что произошло, что ученики Христа, простые необра­зованные люди, испуганные случив­шимся, превратились в стойких, му­жественных проповедников Слова, не робеющих даже перед Синедрионом и законниками, превратились в людей, готовых с радостью принять страдания ради своего Учителя? Историки и социологи не могут отве­тить на этот вопрос. Только вера по­зволяет нам окунуться в этот период времени, продолжающийся с момента смерти Иисуса до рождения общины его последователей, называемой Цер­ковью. Единственный ответ, объясня­ющий тот факт, что смерть одного че­ловека становится источником, в кото­ром зарождается мужество его учени­ков, что из отчаяния рождается на­дежда, и рассеявшиеся люди объеди­няются в общину, мы находим в Новом Завете: Иисус распятый во­истину воскрес. Утверждение такого рода не могло исходить от группы людей, находившихся в отчаянии, подавленных всем про­изошедшим, от людей, прежде следовавших за Иисусом, а за­тем вернувшихся к прежним за­нятиям. Воскресение не было плодом чьих-либо галлюцинаций. Невозможно его объяснить и меч­той учеников. Без сомнения, что Кого меньшее всего Петр хотел опять видеть живой был именно Иисус. Факт воскресения был столь неожиданным и немысли­мым для них самих, что Иисус, как свидетельствуют Евангелия, вынужден был объявиться им не­сколько раз: открыть сердца Сво­их последователей и убедить их, что это все произошло на самом деле. Воскресение — это собы­тие, которое дается ученикам извне, оно происходит от жиз­ненной силы Воскресшего. Как сообщают историки, первым, кто увидел Воскресшего, был Петр, вернувшийся в Галилею к пре­жней жизни. Затем другие уче­ники и последователи пережили то же самое. Стоит обратить вни­мание на то, что каждый раз, когда речь идет о явлении Иису­са Воскресшего, подчеркивается, что Он позволил увидеть Себя. Это указывает на то, что иници­атива всегда принадлежит Иису­су. Он позволяет увидеть Себя Своим ученикам, чтобы собрать их вместе. Это настоящее начало Церкви. Греческое слово "цер­ковь" несет именно такой смысл. Возникновение Церкви не явля­ется воплощением мечты какой-то группы учеников, но есть де­лом Воскресшего. Встреча с Вос­кресшим, как говорит нам об этом Новый Завет, всегда связана с миссией: идти и говорить другим о том, что Иисус жив и пребыва­ет. Церковь живет только тогда, если продолжает проповедовать о Воскресшем, Который всегда с нами "до скончания века" (Мф 23, 20).

*Отец Марьяно Седано CMF*